
Cilt: 5 Sayı: 1 Yıl: 2025 Araştırma Makalesi ISSN: 2980-0056 

This article is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International License (CC BY-NC 4.0) 

Tarih-İ Nigâristân’In Resimli Nüshalarında Hükümdarlik 
Alametleri  

1 İstanbul Medeniyet Üniversitesi, Rektörlük, Sanat Tarihi Bölümü, İstanbul, Türkiye 

Makale Bilgisi ÖZET 

Geliş Tarihi:04.07.2025 
Kabul Tarihi:09.12.2025 
Yayın Tarihi:31.12.2025 

Anahtar Kelimeler: 
Minyatür,  
Safevî Kitap Sanatı, 
Tarih-i Nigâristân, 
Şah Tahmasb. 

Ahmed b. Muhammed-i Gaffârî-yi Kazvînî tarafından 16. yüzyılda kaleme alınan Tarih-i Nigâristân, hicrî 
1. yüzyıldan başlayarak yaklaşık on asırlık bir dönemi kapsayan kapsamlı bir tarih ve edebiyat eseridir. 
Eserde yalnızca peygamberlerin ve İslam hükümdarlarının değil, aynı zamanda on iki imamın, bilginlerin 
ve dönemin önde gelen şahsiyetlerinin hayat hikâyeleri anlatılmaktadır. Bununla birlikte, astronomiye, 
ahlak felsefesine ve toplumsal değerlere dair bilgiler de yer almakta; öğüt verici hikâyeler, meseller ve 
fıkralar aracılığıyla okuyucuya ahlaki dersler sunulmaktadır. Bu yönüyle Tarih-i Nigâristân, tarihsel bilgiyi 
edebî bir anlatımla bütünleştiren, hem öğretici hem de sanatsal nitelikler taşıyan bir ansiklopedi karakteri 
olan bir eserdir.
Bu çalışma, eserin üç önemli resimli nüshasını incelemektedir. Bunlar, Kanada’daki Aga Khan Müzesi’nde 
bulunan Akm 272, Amerika Birleşik Devletleri Walters Sanat Müzesi’ne ait Walters Ms. W.598 ve 
Almanya Heidelberg Üniversitesi Kütüphanesi’nde muhafaza edilen Cod. Heid. Orient 222’dir. 16. ve 17. 
yüzyıllarda Şiraz’da üretilen bu nüshalar, zarif hat işçiliği, yoğun renk paleti ve zengin minyatür 
süslemeleriyle Safevî dönemi sanat anlayışının seçkin ve önemli örneklerini oluşturur.Araştırmanın 
merkezinde, tasvir edilen hükümdar figürlerinin ikonografik ve kronolojik açıdan incelenmesi yer 
almaktadır. Taç, taht, başlık, kıyafet, oturuş biçimi, kılıç, asa ve sembolik objeler gibi hükümdarlık 
alametleri analiz edilmiştir. Altı minyatür üzerinden gerçekleştirilen karşılaştırmalı çözümlemelerle, Safevî 
döneminin siyasal ideolojisi, görsel temsil dili ve estetik değerleri ortaya konmuştur. Ayrıca metin ile resim 
arasındaki anlatı ilişkisi irdelenerek, hükümdarların kimlikleri, sahnelerin anlam katmanları ve Şiraz’ın 
dönemin el yazması üretim merkezi olarak gelişimi değerlendirilmiştir. Sonuçta çalışma, Tarih-i 
Nigâristân’ı merkez alarak Safevî döneminde sanat, iktidar ve temsil arasındaki etkileşimi çok yönlü 
biçimde ortaya koymaktadır.

The Symbols of Sovereignty In The Illustrated Manuscripts of Tarih-i Nigâristân 

Article Info ABSTRACT 

Received: 04.07.2025 
Accepted:09.12.2025 
Published: 31.12.2025 

Keywords: 
Miniature painting. 
Safavid Book Art,  
Tārīkh-i Nigāristān, 
Shah Tahmasb,  

Tārīkh-i Nigāristān, authored by Aḥmad b. Muḥammad-i Ghaffārī-yi Qazvīnī in the sixteenth century, is a 
literary and didactic work that encompasses nearly ten centuries of history, beginning from the first Islamic 
century. The text recounts the lives of prophets, Islamic rulers, the Twelve Imams, and other prominent 
figures of the period, while also presenting astronomical knowledge, moral anecdotes, and instructive tales. 
Through this combination of historical narrative and literary expression, Tārīkh-i Nigāristān stands out as 
a multifaceted work that intertwines history, ethics, and artful storytelling.This study examines three 
significant illustrated manuscripts of the work: Akm 272 preserved in the Aga Khan Museum (Canada), 
Walters Ms. W. 598 in the Walters Art Museum (USA), and Cod. Heid. Orient 222 held in the Heidelberg 
University Library (Germany). Produced in Shiraz during the sixteenth and seventeenth centuries, these 
manuscripts are distinguished by their rich miniature paintings and refined artistic style.The research 
focuses on the iconographic and chronological analysis of royal figures depicted in these miniatures, 
particularly the insignia of kingship such as headgear, crowns, thrones, postures, weapons, and regalia. 
Through a comparative study of six selected miniatures, the study reveals aspects of Safavid social structure 
and aesthetic sensibility.Furthermore, the relationship between text and image is explored to identify the 
rulers portrayed in the miniatures and the narratives illustrated. The development of Shiraz as a major 
manuscript production center, along with its artistic environment and bookmaking traditions during the 
Safavid period, is also discussed.In conclusion, this research offers a comprehensive evaluation of Safavid 
visual culture through the lens of Tārīkh-i Nigāristān, illuminating the symbols of kingship, artistic 
conventions, and the visual articulation of social hierarchy in early modern Iran. 

Bu makaleye atıfta bulunmak için: 
Ayaz, B., (2025).  Tarih-i Nigâristân’ın Resimli Nüshalarında Hükümdarlık Alametleri. Nigarhane,5 (1), 73-
89. https://doi.org/XXX
*Sorumlu Yazar: Büşra Ayaz, ben.busraayaz@gmail.com

Büşra AYAZ1

https://orcid.org/0000-0002-3695-1794
https://doi.org/XXX


Nigarhane 

74 

GİRİŞ 

Tarih-i Nigâristân, Ahmed b. Muhammed-i Gaffârî-yi Kazvînî (d.1494-ö.1567) tarafından 
yazılmıştır. Gaffârî, 13. yüzyıldan beri tanınan asil bir aileye mensup olup ünlü Şafiî âlimi Abdülgaffer 
b. Abdülkerîm el-Kazvînî'nin soyundandır. Babası Kadı Muhammed, Rey şehrinin kadısı olarak görev
yapmış ve “Visâlî” mahlasıyla şiirler yazmıştır1. Gaffârî, muhtemelen 1494-95 yılında Kazvin’de
doğmuştur. Doğum tarihi hakkında farklı kaynaklarda bilgiler bulunmaktadır1F

2. 

Çocukluk ve eğitim dönemiyle ilgili çok az bilgi bulunmasına rağmen Gaffârî’nin eserleri ve 
görevleri, iyi bir eğitim aldığını göstermektedir. O da babası gibi kadılık yapmış ve Safevî hükümdar ve 
şehzadeleriyle yakın ilişkiler kurmuştur. Gaffârî, Safevî hükümdar ve şehzadeleriyle kurduğu ilişkilerle, 
özellikle de Sam Mirza ile olan dostluğu ile tanınır. Bu dönemde Safevî sarayında önemli bir figür olarak 
hat sanatı, şiir ve tarih yazımında büyük bir etki yaratmıştır. Eserleri, tarih ve kültür açısından önemli 
belgeler sunmakta olup Safevî Dönemi hakkında geniş bilgiler vermektedir3.  

Gaffârî’nin en bilinen eserleri Tarih-i Nigâristân ve Cihânʾârâ’dır. Gaffârî, hayatının sonlarına 
doğru hac vazifesini yerine getirir ve dönüşte Sind vilayetindeki Deybül ’e gider ve 1567 yılında orada 
vefat ettiği bilinir4. 

Tarih-i Nigâristân, İran tarihinde meydana gelen tarihi bilgiler ve garip olaylardan oluşan bir 
derleme eserdir. 350 hikâye içeren yapı kronolojiktir ve genellikle ahlaki bir ders olarak görülebilecek 
olayları içerir. Kitap “Olaylar”, “Anlaşmalar”, “Garip Olaylar” gibi başlıklara sahiptir ve okuyucuyu 
içerik hakkında önceden bilgilendirir. Metin, Moğolca ve Türkçe terimlerin yanı sıra Arapça şiirler 
içermektedir5. 

Tarih-i Nigâristân ilk kez 1829’da Bombay’da basılmıştır. Kaçar Dönemi’nin sonuna kadar 
Safevî hanedanını ele alan baskısının devamı Müderris Gîlânî tarafından yazılmış ve 1922’de Tahran’da 
basılmıştır6. Eserin içeriği Hz. Peygamber’in savaşları, hicreti, mektupları, Hz. Ali ve çocuklarının 
kerametleri, Emevi halifeleri, Abbas halifeleri, Tahiriler, Harezşahlar, Gazneliler, Büyük Selçuklular, 
Moğol hanedanları, Safevîler, Osmanlı padişahları gibi birçok hükümdar ve olayları kapsamaktadır6F

7. 

Müderris-i Gîlânî, Gaffârî’nin Tarih-i Nigâristân ’i başında yazdığı giriş ve tanıtım yazılarında, 
eserde bazı tarihsel hatalar yaptığını belirtmiş ve bunların bir kısmının Nizami-i Aruzi ’nin (ö.1157) 
Çehar Makale isimli kitabından kaynaklandığını iddia etmiştir. Gilani, eser içerisindeki birçok hataya 
dikkat çekmiştir. Buna rağmen Tarih-i Nigâristân, döneminin estetik zevklerini yansıtan bir nesirle 
yazılmış olup içerik açısından zengin bir eserdir. Eserin dil özellikleri arasında şiir ve nesrin 
bütünleşmesi, Arapça ayetler, hadisler ve atasözlerinin kullanımı, uzun cümleler, Moğolca ve Türkçe 
kelimelerin sık kullanımı yer alır8. 

I. Şah Tahmasb (d.1514-ö.1576) dönemi (1524-1576) ve himayesinde üretilen Tarih-i Nigâristân
üzerine yapılan araştırmaların yetersizliği, bu yazma eserler hakkında kapsamlı bilgi edinilmesini 

1 Sâm Mirza, Teẕkire-i Tuḥfe-i Sâmî, nşr. Rükneddin Hümâyun Ferruh (Tahran, 2005), s. 56. 
2 Kadı Ahmed Gaffârî Kazvînî, Târîh-i Cihân-ârâ, nşr. Hasan Neraki (Tahran, 1332), s. 277. 
3 Sadık Seccâdî, “Gaffârî, Ahmed b. Muhammed-i Gaffârî-i Kazvînî (ö. 975/1567)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi, c. 13 (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1996), s. 280-281. 
4 Buket Gündüz, Kadı Ahmed Gaffârî: Osmanlılar, Karakoyunlular, Akkoyunlular, Safevîler – Târîh-i Cihân-Ârâ 
(Tercüme ve Notlar) (İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayınları, 2023), s. 33. 
5 Kadı Ahmed Gaffârî Kazvînî, Târîh-i Nigâristân, nşr. Murtazâ Müderris-i Gîlânî (Tahran, 1340/1961), s. 15. 
6 Samira Rostami, Jamshid Mazaheri ve Ata Mohammad Radmanesh, “Introducing and Investigating the 
Unknown and Unique Edition of Negarestan History Written by Ahmad Ghaffari”, Classical Persian Literature 
5/1 (2014): 91–109, s. 92. 
7 Rostami vd., “Introducing and Investigating the Unknown and Unique Edition of Negarestan History”, s. 93. 
8 Gaffârî Kazvînî, Târîh-i Nigâristân, s. 13. 



Tarih-İ Nigâristân’In Resimli Nüshalarında Hükümdarlik Alametleri  
 

75 

engellemiştir. Tarih-i Nigâristân, 16. yüzyılda Şiraz’da el yazması üretiminin en parlak dönemlerinden 
birinde üretilmesine rağmen araştırmacılar tarafından fark edilememiştir. Tarih-i Nigâristân üzerine 
yapılmış çalışmalar yok denecek kadar azdır. Bu alandaki önemli çalışma, Samira Rüstemi, Jamshid 
Mazaheri ve Ata Mohammad Radmanesh tarafından kaleme alınan “Ahmed Gaffari’nin Tarih-i 
Nigâristân’ının Bilinmeyen ve Eşsiz Bir Nüshasının Tanıtımı ve İncelemesi” başlıklı Farsça makaledir. 
Çalışma, İran’daki Gülistan Sarayı’nda bulunan ve resimsiz bir nüshasının tanıtımını yapmış ve eserin 
edebi içeriği hakkında bilgi vermiştir. Anthony Welch ve Stuart Cary Wel 'in 1982’de hazırladığı “Arts 
of the Islamic Book: The Collection of Prince Sadruddin Aga Khan” kataloğunda çok az bilgiye yer 
verilmiştir.  

Tarih-i Nigâristân’ın tasvirleri üzerine yapılmış tek çalışma ise Elika Palenzona-Djalili ’nin “Die 
Illustrationen der Anekdotenhistorie Tārīḫ-i Nigāristān des Qāḍī Aḥmad ibn Muḥammad Ġaffārī in der 
Aga Khan Sammlung in Genf (AKM 272)” başlıklı eseridir9. Bu araştırma, Aga Khan Müzesi’ndeki 
(AKM 272) Tarih-i Nigâristân nüshası üzerine odaklanmış olup 16. yüzyıl Şiraz tasvir sanatında resim-
metin ilişkisini incelemiştir. Bu, Aga Khan Müzesi’ndeki AKM272 numaralı nüshanın tasvirleri üzerine 
yapılan ilk çalışma olması nedeniyle diğer araştırmalara temel oluşturması bakımından önemli bir 
eserdir. Ancak çalışma bazı terimlerin kullanımı ve tasvirlerin açıklanması ve bilgilerin kritik notlarında 
eksiklikler vardır. Tasvirler üzerinde ikonografik olarak detaylı bir analiz yapılmamıştır. Özellikle sultan 
alametleri üzerine herhangi bir içerik bulunmamaktadır. Yapılan araştırma Safevî Devleti Dönemi’nde 
üretilen Tarih-i Nigâristân eserinin resimli üç nüshasındaki hükümdarlar tasvirlerinde sosyal statü ve 
otoritelerini vurgulamak için hangi sembollerin kullanıldığını ele almıştır.  

Safevî Dönemi Minyatür Sanatının Gelişim Ortamı 

İslam tasvir sanatı, tarih boyunca çeşitli evrelerden geçmiş ve farklı sanat atölyelerinde 
gelişmiştir. Sasani Dönemi’nden itibaren özellikle İran ’da kök salan bu sanat, başlangıçta kaya 
kabartmaları ve madenî eserlerdeki detaylı resimlemelerle kendini göstermiştir. Sasani resim sanatı, 
taht, takdis, eğlence ve av sahneleri gibi geniş bir yelpazeyi kapsamıştır. Bişapur ’un mozaik zeminleri, 
saray duvarlarındaki freskler ve kaya kabartmaları, bu dönem sanatının zengin örneklerini sunar9F

10. 

Selçuklu Devleti Dönemi’nde İslam tasvir sanatı, Anadolu başta olmak üzere geniş bir coğrafyada 
gelişmiş ve etkileyici eserlere imza atmıştır. Özellikle Konya gibi merkezlerde, 13. yüzyılın başlarında 
hazırlanan minyatürler doğal ve mekânsal unsurları sembolik bir dille yansıtmıştır. Kelile ve Dimne gibi 
eserlerde ise bu tarz derinlemesine incelenmiş ve İslami düşünceyle harmanlanmış soyut bir üslup öne 
çıkmıştır10F

11. 

Moğol İmparatorluğu Dönemi’nde (1206-1368) İran coğrafyasında gelişen tasvir sanatı, farklı bir 
tarza bürünmüş ve Uzak Doğu’nun resim geleneğiyle harmanlanarak gerçekçi bir estetik yakalamıştır. 
İlhanlı Devleti Dönemi, Tebriz yakınlarında kurulan nakkaşhanelerle sanatın üslup temelleri atılmış ve 
Câmiʿu ’t-Tevârîḫ gibi eserlerle bu dönemin sanat anlayışını yansıtılmıştır. 

Baysungur (d.1481-ö.1492) döneminde (h.1417-1434), Timurlularda kitap sanatının kalitesi 
artmış, Herat ve Şiraz bölgesinde ciddi bir değişim yaşanmıştır. Mirza Hüseyin Baykara (d.1438-
ö.1506) döneminde (h.1470-1506) Herat’ta oluşan yeni okul ise nakkaş Bihzad (ö.1535-36) 

9 Elika Palenzona-Djalili, Die Illustrationen der Anekdotenhistorie Tārīḫ-i Nigāristān des Qāḍī Aḥmad ibn 
Muḥammad Ġaffārī in der Aga Khan Sammlung in Genf (AKM 272) [The Illustrations of the Anecdotal History 
Tārīḫ-i Nigāristān by Qāḍī Aḥmad ibn Muḥammad Ġaffārī] (Doktora Tezi), Universität Zürich, 2011. 
10 Esko Naskali, “Sâsânîler”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, c. 36 (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, 2009), s. 174ç 
11 Öykü Çetin, Minyatür Sanatının Türk Grafik Tasarımı Çerçevesinde Kitap İllüstrasyonu Olarak 
Değerlendirilmesi (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Anadolu Üniversitesi, 2018, s. 22. 



Nigarhane 

76 

önderliğinde Timurlu sanatı altın çağını yaşamış ve İslam dünyasında önemli bir iz bırakmıştır. Safevî 
Dönemi’nde Tebriz nakkaşhaneleri ise İran’da resim üslubunun belirleyicisi olmuş ve diğer atölyelere 
öncülük etmiştir11F

12. 

İslam tasvir sanatı, her dönemde kendine özgü tarzı ve işlediği temalarla zengin bir miras 
bırakmıştır. Bu sanatın evrimi, farklı dönemlerin kültürel ve tarihsel bağlamında derinlemesine 
incelenebilir, bu da sanatın sürekliliğini ve çeşitliliğini gösterir. 

Safevî Dönemi, minyatür sanatının altın çağı olarak kabul edilen ve büyük bir çeşitlilik ve 
zenginlikle tanınan bir dönemdir. Bu dönemde, Safevî hükümdarları sanatçılara büyük destek sağlamış, 
onları korumuş ve maddi olarak desteklemiştir. Bu destek; minyatür, tezhip, hat ve cilt gibi kitap 
sanatlarının yükselmesine olanak tanımış ve Safevî Devleti  sanatı İslam dünyasının en dikkat çekici 
alanlarından biri haline gelmiştir12F

13. 

Sanat hamiliği, Safevî Devleti ’nden önce de İslam dünyasında köklü bir geleneğe sahiptir. Bu 
gelenek, Orta Çağ’ın başlarından itibaren hükümdarların ve ailelerinin lüks ciltli, tezhipli ve minyatürlü 
kitaplara sahip olma eğilimiyle devam etmiştir. Bu dönemde, sanat hamiliği sadece saray çevresiyle 
sınırlı kalmamış, askeri ve ilmi sınıfların seçkinleri, entelektüel bürokratlar ve varlıklı kişiler de sanatı 
ve sanatçıları himaye etmişlerdir14. Safevî Döneminde de bu sanat himayedarlık geleneğinin devam 
ettiği görülür. 

Safevî İmparatorluğu’nun ilk hükümdarı Şah İsmail (d.1487-ö.1524), Timurlular ve Akkoyunlu 
Türkmenleri gibi rakiplerini mağlup ederek Batı ve Doğu İran’ı birleştirmiştir. Safevî Dönemi’nde 
sanat, özellikle 16. yüzyılda büyük bir ilerleme kaydetmiştir. Şah İsmail’in ardından gelen Şah Tahmasb 
döneminde (h.1524-1576), Firdevsi’nin ünlü eseri Şahname’nin nadide bir şekilde süslenmiş kopyaları 
üretilmiş ve bu eserler, tasvir sanatının zirvesini temsil etmiştir. Safevî hükümdarları, sanatçılara geniş 
özgürlükler tanımış ve ilginç konularda eserler üretilmesine olanak sağlamışlardır. Bu dönemde, 
sanatçılar yeni teknikler geliştirmiş ve benzersiz eserler ortaya koymuşlardır15. Şah Tahmasb, (d.1514-
ö.1576) Safevî Devleti’nin kurumsallaşmasını sağlamış ve sanatı teşvik etmiştir. Sanatçılara büyük 
değer vermiş, kendisi de resim dersleri almış ve sarayda birçok sanatçıyı himaye etmiştir. 

Sanatın gelişmesinde önemli rol oynayan bir diğer faktör, yerel valilerin himayesinde birçok el 
yazmasının üretilmesidir. Himayedarlar, özellikle hat ve tezhip sanatına ilgi göstermiş ve kendileri de 
bu alanlarda eğitim almışlardır. Bu dönemde, her bölge, diğer bölgelerle rekabet ederek hazırlattıkları 
değerli el yazmalarını Şah ’a sunmuştur. 

Safevî hanedanlarından Şah Tahmasb, dönemin sanat hamilerinden biridir. Şah Tahmasb, 
Kazvin’de tahta çıkmadan önce, 1572-1578 yılları arasında Safevî Şiraz’da yaşamıştır. Bu tarih 
Nigâristân’ın yazıldığı döneme tekabül eder. Bu sebeple Şiraz’da gelişen üsluba değinmek gerekir. 

16.yüzyıl boyunca Şiraz, ticari el yazmaları için bir üretim merkezi haline gelmiştir. Bu üretim
sadece yurt içi müşteri kitlesine yönelik değil, aynı zamanda yurt dışına da ihraç ediliyordu. Şiraz 
bölgelerdeki yazma eser üretiminde diğer şehirlere göre oldukça fazlaydı. Bunu sebebi Şiraz’ın erken 
Safevî döneminde de bir ticaret merkezi olduğudur16. Zagros Dağları’nın “Zagros” ismindeki en uç 

12 İrem Büşra Özliyen, Gülistan Sarayı Müzesi Kütüphanesi (MS. 716) Baysungur Şâhnâmesi Minyatürlerinin 
Resim–Metin İlişkisi (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Marmara Üniversitesi, 2019, s. 34. 
13 Engin Beksaç, “Safevîler”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, c. 35 (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, 2008), s. 457. 
14 Bahman Razi Olyaei, 17 ve 18. Yüzyıl İran Resim Sanatında Batı Etkileri (Doktora Tezi), Mimar Sinan Güzel 
Sanatlar Üniversitesi, 2016, s. 10. 
15 Lale Uluç, Türkmen Valiler, Şirazlı Ustalar, Osmanlı Okurlar: XVI. Yüzyıl Şiraz Elyazmaları (İstanbul: / Türkiye 
İş Bankası Kültür Yayınları, 2006), s. 83. 
16 Uluç, Türkmen Valiler, Şirazlı Ustalar, Osmanlı Okurlar, s. 50. 



Tarih-İ Nigâristân’In Resimli Nüshalarında Hükümdarlik Alametleri  
 

77 

yerleşim yeri olan Hürmüz Boğaz ’ı na yakınlığı nedeniyle, Şiraz, ülkenin iç kısımlarındaki kervan 
ticareti ile Körfez ticareti arasındaki bağlantının merkezî noktalarından biri olmuştur16F

17. 

16. yüzyılın ilk çeyreğinin resim üslubu, daha ince figürler ve resim malzemesi olarak altının
yoğun kullanımı ile karakterize edilir18. Diğer özellikler ise süs yapraklarının tasarımı ve aydınlatılması 
ile tanınır. 1520 ’lerden itibaren Safevî Devleti merkezleriyle ilişkilerin bir sonucu olarak, daha çok 
onlara yönelen yeni bir Şiraz tarzı gelişti. Bu, önceki stilden bir ayrışmayı işaret ediyordu. Figürlerin 
oranları küçüldü ve mimari temsile doğru bir eğilim ortaya çıktı. 

Dönemin yazma eser üretimi yapılan şehirleri (Tebriz, Şiraz, Herat, Kazvin ve Meşhed) 
arasındaki sanatçı mübadelesi, yeni bir repertuarın gelişmesiyle sonuçlanmıştır. Robinson’a göre 16. 
yüzyılın ortalarında Şiraz ’da resim, Tebriz’de yetiştirilen hükümdarların atölyelerinde görülen bir 
sanattan eyaletlerde farklı rüzgarların esmesiyle etkileşimlere neden olmuştur. Fakat buradaki etkileşim 
ve değişen üslupları her eyalette farklı değişimlere sebep oldu (Robinson, 1958, s. 89). Şiraz’da 16. 
yüzyılın ortalarından itibaren resim sanatında yeni tema repertuarları da görünür hale gelmiştir. Günlük 
olaylar daha sık gündeme gelmeye başlamıştır. Hükümdarın camide vaaz dinlemesi, eşi için yas tutması, 
hamamda tedavi olması, bir bahçıvandan nasihat alması vb. temaların kitapların içine girmesiyle günlük 
yaşam hadiseleri popüler olmuştur19. Bu dönem sadece konularda değişiklik olmamış aynı zamanda 
üslupta da bazı değişiklikler yaşanmıştır. 16. yüzyılın son çeyreğine doğru, Şiraz’ın üretimi bir saray 
nakkaşhanesi ile karşılaştırılabilir bir düzeye ulaştı. Eyalette üretilen resimlerde 1570 ile 1580 yılları 
arasında uzun boyunlu yuvarlak yüzler göze çarpmaktadır (Robinson, 1958, s. 89). 17. yüzyılın sonunda 
ise üretim yerel ihtiyaçların çok ötesine geçmiş; yazmalar yurtdışına, örneğin Osmanlı İmparatorluğu 
ve Hindistan’a ihraç edilmişti20. El yazmaları 17. yüzyıl boyunca Şiraz’da üretilmeye devam etmiş ancak 
Şiraz okulunun özellikleri kısa sürede ortadan kalkmıştır. Üslup, Safevî başkenti İsfahan ’a benziyordu20F

21. 

Bütün bu çerçeve içerisinde Tarih-i Nigâristân, 16. yüzyılda Safevî Devleti ’nin sınırları içinde 
Şiraz’da üretilmiştir. Nüshalardan AKM 272 ve Walters Ms. W. 598 nüshaları dönemin Şiraz 
üslubundaki tema ve tasarımların görülebileceği önemli eserlerden biridir.  

Tarih-i Nigâristân’ın Tasvirlerinde Hükümdarlık Alametleri 

Kitap sanatları içinde önemli bir konuma sahip olan minyatür sanatı, yazma eserlerde yer alan 
metinleri daha anlaşılır hale getirmek için amacıyla yapılmıştır. Hamilerin desteğiyle oluşturulan resimli 
tarihlerde, eserin metninde olduğu gibi minyatürlerde de hamiyi öven bir dilin varlığı dikkat çeker. Bu 
bağlamda, doğrudan hükümdar veya yüksek makamdaki devlet görevlilerinin emriyle hazırlanan resimli 
tarihlerde, hükümdarın gücünü ve otoritesini yücelten bir görsel dilin varlığı belirgindir. Bu görsel dili 
yansıtmak için bazı semboller kullanılır22. 

17 Eray Karaketir, “Elamtu: Elam Adı ve Elam Toprakları Çerçevesinde Modern Güneybatı İran’ın Coğrafi 
Kimliği”, Trakya Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi 13/25 (2023): 158. 
18 Uluç, Türkmen Valiler, Şirazlı Ustalar, Osmanlı Okurlar, s. 507. 
19 Büşra Ayaz, Târîh-i Nigâristân: 16. Yüzyıl Safevîsinde Kitap (Ankara: Sonçağ Akademi Yayınları, 2025), s. 
186. 
20 Norah M. Titley, Persian Miniature Painting: Its Influence on the Art of Turkey and India: The British Library 
Collections (Austin: University of Texas Press, 1983), s. 95. 
21 Titley, Persian Miniature Painting, s. 102. 
22 Zaliha Peçe, “Süleymannâme (TSMK, H. 1517) vr. 503a’da Yer Alan Elçi Kabul Sahnesinde Kozmik Merkez 
Üzerinden Yol Alan İktidar Dili”, FSM İlmi Araştırmalar İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi 17 (2021): 73–110, 
s. 73.



Nigarhane 

78

Bu semboller tarih boyunca, sosyal kimlik gibi kavramları ifade etmek için önemli araçlar haline 
gelmiştir. Sikke, saray, otağ, taht, taç, çetr23, bayrak, tuğ24, nevbet25, hil’at26, ok/yay ve kılıç gibi 
nesneler, uzun zamandır egemenliğin sembolleri olarak tanınmış ve en yüksek otoriteyi temsil etmiştir27. 
Bu semboller arasında taç, ayrıcalığı simgeleyen bir unsur olarak özellikle dikkat çekicidir ve dünyevi 
ya da manevi yükselişi temsil eder28. Bu sembollerin bilhassa prestij için üretilen resim sanatında 
oldukça geniş yer bulduğu aşikardır. Safevî resim sanatında en çok yer verilen hükümdarlık 
sembollerinin başında taç, taht, kılıç, yay ve ok gelir.  

Tarih-i Nigâristân’ın resimli yazmalarının tamamında bu sembollere rastlanır. Bu sembollere 
geçmeden önce eserin fiziksel özelliklerine kısaca değinmek gerekir.  

Tablo 1  
Tarih-i Nigâristân’ın Nüshalarının Fiziksel Özellikleri 

Yazma Eserin Adı Demir Baş No Üretim Yeri Tarihi Sayfa Sayısı Minyatür 
Sayısı 

Tezhipli 
Sayfalar 

Kitab-i Nigâristân Walters Ms. 
W.598 

Şiraz 1569 432 8 2 

Kitab-i Nigâristân Akm 272 Şiraz 1573-74 632 46 8 

Tarih-i Nigâristân Cod. Heid. 
Orient 222 

Şiraz 1690 494 13 1 

Tarih-i Nigâristân, Ahmed b. Muhammed-i Gaffârî-yi Kazvînî tarafından yazılmış bir tarih 
kitabıdır. Yapılan araştırmaya göre çalışmaya konu 3 adet tasvirli nüsha bulunur: 

Kitab-ı Nigâristân Tarihi, Walters Kütüphanesi’nde (Walters Ms. W.598): 5 Şevval 976 Hicri 
(1569 Miladi) tarihinde İran'da Farsça olarak istinsah edilmiştir. Walters Sanat Müzesi'nde, 1931 Henry 
Walters Koleksiyonu'na ait W.598 demirbaş numarasıyla yer almaktadır. Dış ebadı 18 cm genişliğinde 
ve 31 cm yüksekliğinde olan kitabın iç ebadı 9,5 cm genişliğinde ve 17 cm yüksekliğindedir. Eser, 432 
sayfa ve 216 yapraktan meydana gelmekte olup içinde 8 resim bulunmaktadır. Kitap, nestalik yazı 
türüyle yazılmış ve lake cilt tekniğiyle ciltlenmiştir.  

Kitab-ı Nigâristân Tarihi, Aga Khan Müzesi’nde (Akm 272): 1573-74 CE / 980 AH yılında İran’da 
Farsça olarak istinsah edilmiştir. Eser, Aga Khan Müzesi’nde, Aga Khan Koleksiyonu’na ait AKM272 
demirbaş numarasıyla yer almaktadır. Dış ebadı 38.7 cm x 25 cm boyutlarındadır. Eser 632 sayfa ve 

23 Türkçeye Farsçadan geçen “çetr” kelimesi “şemsiye, çadır” anlamındadır ve kökeni Sanskritçe “çhattra” (gölgelik, siper) 
sözcüğüne dayanır. Eskiden hükümdarın başı üzerinde, mızrak ucuna takılmış kubbe biçimli bir saltanat şemsiyesi olarak 
taşınırdı. Detaylı Bilgi İçin Bkz: Aydın Taneri, “Çetr”, TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/cetr 
(08.10.2025). 
24 Türk tarihinde tuğ hükümranlık ve bağımsızlık anlamları taşıyan, bayrak, sancak, alem gibi askerî ve siyasî bir güç ve yetki 
işaretidir. Detaylı Bilgi İçin Bkz: Tülin Çoruhlu, “Tuğ”, TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/tug 
(08.10.2025). 
25 Sözlükte “devir, fırsat, topluluk, felâket” gibi mânalara gelen nevbet (nöbet) kelimesi, genellikle “askerî muzıka takımının 
hükümdarın saray veya otağı önünde davul vurarak icra ettiği mûsiki” anlamında kullanılır. Muzıka takımının şehirde veya 
şehir dışında bulunduğu yere tablhâne, nakkārehâne, nevbethâne denilir. Detaylı Bilgi İçin Bkz: Abdülkerim Özaydın, 
“Nevbet”, TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/nevbet (08.10.2025). 
26 Hil‘at, “elbisesini çıkarıp başkasına vermek” anlamındaki hal‘ kökünden türemiştir. Terim olarak, halife veya hükümdarların 
devlet adamlarına ödül ve onur göstergesi olarak giydirdikleri değerli elbiseyi ifade eder. Detaylı Bilgi İçin Bkz: Mehmet Şeker, 
“Hil‘at”, TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/hilat#1 (08.10.2025). 
27 Reşat Genç, Karahanlı Devlet Teşkilâtı (Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 1981), s. 128. 
28 Clare Gibson, Semboller Nasıl Okunur? Resimli Sembol Okuma Rehberi (İstanbul: Yem Yayınları, 2009), s. 
14-21.



Tarih-İ Nigâristân’In Resimli Nüshalarında Hükümdarlik Alametleri  
 

79 

316 yapraktan meydana gelmekte olup içinde 46 resim bulunmaktadır. Kitap, nestalik yazı türüyle 
yazılmış ve lake cilt tekniğiyle ciltlenmiştir.  

Tarih-i Nigâristân, Heidelberg Üniversitesi Kütüphanesi’nde (Cod. Heid. Orient 222): Eser, 1690 
yılında İran’da Farsça olarak Avrupa kâğıdına nestalik yazı türüyle istinsah edilmiştir. Eser, Heidelberg 
Üniversitesi Kütüphanesi’nin Aga Khan Koleksiyonu’nda Cod. Heid. Orient 222 demirbaş numarasıyla 
yer almaktadır. Dış ebadı 24 cm x 15.5 cm boyutlarındadır. Eser 494 sayfa ve 247 yapraktan meydana 
gelmekte olup içinde 13 resim bulunmaktadır. Kitap, ta’lik yazı tipiyle yazılmıştır. Eserin cildi hakkında 
bilgi yoktur. 

Tarih-i Nigâristân’ın nüshalarında hükümdarın tahtta, bir minder üzerinde, taburede veya ayakta 
resmedildiği birçok tasvir bulunur. Tasvirlerde hükümdarları taht üzerinde, at üzerinde, yerde diz çöker 
pozisyonda ya da ayakta durur vaziyette görmek mümkündür. Bu sahnelerde hükümdarlık alametleri 
şunlardır: ok, yay, taht, minder, taç ve bağdaş kuran bir hükümdar.  

Bu çalışmada, Tarih-i Nigâristân’ın AKM272 envanter numaralı nüshasından üç (AKM, 37b, 62a, 
97a), Walters Ms. W.598 envanter numaralı nüshasından bir (113a) ve Cod. Heid. Orient 222 envanter 
numaralı nüshasından iki (21a, 135a) örnek alınmış ve bu tasvirlerin metin-resim ilişkisi çerçevesinde 
hükümdarlık alametleri incelenmiştir. 

Resim 1, 2. Tarih-i Nigâristân, Aga Khan Müzesi (AKM272), Harun El-Raşid ’in ve Cafer 
Barmaki’nin Ahlak Dersi Veren Öyküsü, y. 37b., Mutavvakkil Dicle Nehri Kıyısında, y. 62a. 

Tüm nüshaların toplamında, 67 minyatürden 37 ’sinde hükümdar tasviri görülür. Bu durum 
hükümdarın kitabın anlatısında ne kadar merkezi bir figür olduğunu ve onun varlığının sürekli bir tema 
olarak işlendiğini ortaya koyar. Bu durum; hükümdarın toplumdaki önemini, gücünü ve sürekli olarak 
toplum tarafından göz önünde tutulduğunu gösterir. 

Kitab-ı Nigaristan’ın nüshalarında yer alan hükümdar tasvirleri, hükümdarın çeşitli bağlamlardaki 
gücünü, otoritesini ve statüsünü vurgulamaktadır. Hükümdarın farklı pozisyonlarda (tahtta, minder 
üzerinde, taburede veya ayakta) gösterilmesi, onun her durumda ve her sahnede otoritesini koruduğunu, 
yönetim gücünün her an var olduğunu ve halkı tarafından her yerde saygı gördüğünü simgeler. Bu 
sahnelerde yer alan diğer figürlerin tamamı ya yerde dizleri üzerinde çökerek ya da ayakta hizmet 
halinde tasvir edilirler.  

Hükümdar, iç ya da dış mekân fark etmeksizin ya bağdaş kurarak ya da tek ayağını altına alarak 
tahtı üzerinde resmedilmiştir (Resim 1, 2). Hükümdar tasvirlerinin meclis, günlük yaşam, av ve savaş 
sahneleri gibi çeşitli bağlamlarda yer alması, hükümdarın yalnızca resmi görevlerinde değil, aynı 
zamanda günlük yaşamında ve zor koşullar altında da liderliğini sürdürdüğünü ve her durumda saygı 
gören bir figür olduğunu göstermektedir (Resim 4). 



Nigarhane 

80 

Resim 4. Tarih-i Nigâristân, Kanada, Aga Khan Müzesi (AKM272), Harezmi Hükümdarı Sultan 
Sencer’e Rüyasını Anlatıyor, Detay, y. 147a. 

Tarih-i Nigâristân’da yer alan hükümdarın merkezde olduğu sahnelerde genellikle hükümdarların 
ibret verici olaylarına, olağanüstü durumların ortaya çıkışına, savaş öncesi istişare toplantılarına ve 
sarayda düzenlenen eğlence meclislerine odaklanılmıştır.  

Resim 5. Tarih-i Nigâristân, Kanada, Aga Khan Müzesi (AKM272), Bağdat ’taki Ünlü Abbasi Halifesi 
Harun El-Raşid’in ve Cafer Barmaki’nin Ahlak Dersi Veren Öyküsü, Detay, y. 37b. 

İncelenen minyatürlerden biri, Harun Reşid ’in yaşadığı ibret verici bir olayı tasvir etmektedir. Bu 
minyatürde, Harun Reşid’in bir dergâha yaptığı ziyaret ve ardından gelişen olaylar anlatılmaktadır. 
Harun Reşid, dergâhta görüşme imkânı bulamayınca geri dönerken karşılaştığı Cafer Bin Yahya ’nın 
davetiyle onun evine gider. Evde Cafer, ipek elbiseler giyip şarap meclisi kurar. Bu sırada Harun 
Reşid’in akrabalarından Abdülmelik Haşim içeri girer. Cafer, Abdülmelik’e hizmet eder ve ondan 
dileklerini sorar. Abdülmelik, Harun Reşid ile aralarının düzeltilmesini, borcunun ödenmesini ve 
oğlunun Mısır eyaletine vali olarak atanmasını ister. Cafer, Harun Reşid ’in bu istekleri kabul ettiğini 
söyler. Ertesi gün Harun Reşid, Abdülmelik'in oğlunu Mısır valisi atayıp kızını ona verir. Ancak bir süre 
sonra Harun Reşid, Cafer ve ailesinden uzaklaşarak Hicri 187 senesi Sefer ayında hepsini ortadan 
kaldırır. Minyatürde hükümdar, egemenlik ve otoritenin önemli bir sembollerinden biri olan bağdaş 



Tarih-İ Nigâristân’In Resimli Nüshalarında Hükümdarlik Alametleri  
 

81 

kurmuş pozisyonda minder üzerinde oturur. İç mekânda resmedilen tasvirde hükümdarın çevresinde 
birçok figürün bulunması ne kadar eğlence meclisi gibi tasvir edilse de metne göre bir konuda istişarenin 
yapıldığı meclis sahnesi olduğunu ortaya koyar. Bu resimde hükümdar merkezi figür olarak görünmekte 
ve etrafında hizmetkârlar veya vezirler bulunmaktadır. Bu da onun önemini daha da vurgulamaktadır. 
Hükümdarın giysilerinde verilen ayrıntılı motifler ve etrafındaki figürlerin de ayrıntılı şekilde giyinmiş 
olması, toplantının resmî doğasına işaret eder. Nüshaların neredeyse tamamında hükümdar dilimli taç 
ile görülmektedir. İç sarık kısmı kırmızı resmedilmiştir. Bu sahnede hükümdarlık alametlerinden kılıç, 
ok, yay ve taht sembolleri dikkat çeker.  

Resim 6. Tarih-i Nigâristân, Kanada, Aga Khan Müzesi (AKM272), Mutavvakkil Tigris Nehri 
Kıyısında, y. 62a. 

Bir diğer minyatür ise Mütavakkil dönemindeki depremi konu alır. 62a sayfasındaki metne göre 
bu dönemde Dicle Nehri'nin sarı renkte akmaya başlaması bir deprem habercisidir. Üç gün boyunca sarı 
renkte akan nehir halk arasında korkuya neden olur ve ardından suyun rengi kırmızıya döner. Bu olayın 
ardından Damgan’da meydana gelen depremde 45.000 kişi hayatını kaybeder. Birçok yer harap olur, 
dağların altından sular çıkar ve Mısır’da büyük taşlar yağar. 

Sahne açık havada resmedilmiştir ve bir durumun istişare edildiği bir meclisi gösterir. Hükümdar, 
egemenlik ve otoritenin belirgin bir sembolü olan tahtta oturmaktadır. Tahtın yükseltilmiş pozisyonu, 
hükümdarın yüksek statüsünü simgeler. Hükümdar, tahtın üzerinde bir bacağını içeri kıvırmış, diğerini 
aşağı sarkıtmış şekilde, önemli bir konu hakkında karşısındakilerle konuşurken tasvir edilmiştir. 

Hükümdar, sakallı resmedilmiş olmasına rağmen genç olarak tasvir edilmiştir. Siyah bir taç ve 
kırmızı kaftanı ile sahnenin odak noktasında yer alır. Bu sahnede ok ve kılıç, hükümdarın egemenlik 
sembolleri olarak karşımıza çıkmaktadır. İki kişi, ok, yay ve kılıç ile hükümdarın tahtının arkasında 
durmaktadır. Ok, yay ve kılıç, tüm nüshalarda sadece hükümdarın olduğu tasvirlerde görülür. 
Kompozisyon, dikkati merkezi figür olan hükümdara yönlendirerek, görsel anlatımda onun baskınlığını 
sağlamaktadır. Burada yer verilen kılıç, diğer nüshalardaki bulunan sahnelerde olduğu gibi daima bir 
kılıf içinde resmedilmiştir (Resim 7).  

Resim 7. Tarih-i Nigâristân, Kanada, Aga Khan Müzesi (AKM272), Ebu Sa’id’in Sarayında, Detay, y. 
229b. 



Nigarhane 

82 

Resimdeki hükümdarın pozisyonu, duruşu ve mekân aracılığıyla egemenlik sembollerini 
vurgulamakta ve Safevî Dönemi ’ndeki hükümdarın otoritesinin kültürel ve politik önemini 
yansıtmaktadır.  

Resim 8. Tarih-i Nigâristân, Kanada, Aga Khan Müzesi (AKM272), Gazneli Mahmud ve Tapınaktaki 
Yıkılan Put, Detay, y. 97a. 

Tarih-i Nigâristân’daki 97a sayfasında yer alan minyatüre göre Sultan Mahmud ’un tavanda asılı 
duran ve hiç hareket etmeyen bir put gördüğü rivayet edilir. Bu duruma hayret eden Sultan Mahmud, 
dönemin bilginlerinden putun demirden yapıldığını ve tavanın mıknatıstan olduğunu öğrenir. Hikâyeye 
göre Sultan Mahmud’un emriyle duvar yıkılır ve put baş aşağı düşer. Bu sahne, tam putun düşme anını 
temsilen resmedilmiştir. 

Bu minyatürde, hükümdarın günlük yaşamda karşılaşılan bir olayın içinde resmedildiği görülür. 
Hükümdar bu sefer ayakta betimlenmiştir. Başında siyah iç sarığının üzerine altın renkte dilimli bir taç 
takar. Hükümdarın başındaki altın renkli taç, onu diğer figürlerden ayırmaktadır. Hemen arkasında, 
hükümdarlık sembollerinden ok ve yayı tutan bir figür yer alır. 

Resim 9. Tarih-i Nigâristân, ABD, Walters Kütüphanesi (Walters Ms. W.598), Moğol Askerlerinin 
Saldırısı Sonrası Sultan Celaleddin ve Adamları, y. 113a. 



Tarih-İ Nigâristân’In Resimli Nüshalarında Hükümdarlik Alametleri  
 

83 

133a sayfasındaki minyatürü açıklayan metne göre Sultan Muhammed ’in oğlu Sultan Celaleddin 
Mengüberti, babasının ölümünden sonra Gazne’ye gitmek üzere yola çıkar. Yol üzerinde Harezm’e 
uğrar ve burada, kardeşleri Aksultan ve Avezlar arasındaki anlaşmazlık yüzünden onlardan ayrılır. 
Kardeşleri de onu takip eder. Yolda Tatar askerleriyle karşılaşan Sultan Celaleddin, cesareti ve bilek 
gücü sayesinde onların elinden kurtulur. Ancak onu takip eden kardeşleri Tatarlar tarafından öldürülür. 
Gazne ’ye ulaştığında, Melik Seyfeddin 40.000 süvariyle ve Herat meliki Yemin’ül Mülk bir grup 
askerle ona katılır. Moğol askerleri yedi veya sekiz defa saldırsa da Sultan Celaleddin hepsine karşı 
galip gelir. Bu konu tarihte ikonografik bir hikâye olarak bilinir. Minyatür, Sultan Celaleddin 
Mengüberti’nin dramatik yolculuğunu ve karşılaşmalarını karmaşık ve renkli bir şekilde tasvir eder. 
Sultan Celaleddin Mengüberti’nin Moğol askerlerinin saldırılarından sonra adamlarıyla bir araya geldiği 
meclis sahnesini temsil eder 28F

29. 

Celaleddin Mengüberti ’nin tarihte tanınması, liderlik ve kahramanlık gibi iki üstün niteliğinden 
kaynaklanmaktadır. Moğol istilası ile yıkılan Harzemşahlar Devleti’nin kalıntıları üzerinde, Irak-ı 
Acem’de (Batı İran) ve Azerbaycan’da yeni bir egemenlik kurması, onun liderlik ve organizasyon 
yeteneğini ortaya koyar. Cesareti ve Moğollara karşı verdiği mücadele ise onu Türk-İslam dünyasında 
ün sahibi yapmıştır29F

30. 

Resim 9’da hükümdarın başında dilimli altın yaldızlı siyah sarıklı bir taç görülmektedir. Diğer 
sahnelerde olduğu gibi bu sahnede de hükümdarın arkasında onun oku/yayı ve kılıcını tutan iki figür 
bulunmaktadır. Bu sahne, diğerlerine göre daha kalabalık resmedilmiştir. Hükümdarın hemen önünde 
akan nehirde, zorlu görevi temsilen hükümdarın gücünü anlatan bir ejderha resmedilmiştir. Celaleddin 
Mengüberti’nin ikonografileşmiş hikâyesini güçlendirmek adına, nehir kenarında ateşin yanında 
kıyafetlerini kurutan figürler veya kurumak üzere nehirde ıslandığı için asılmış kıyafetler oldukça dikkat 
çekicidir. 

Resim 10. Tarih-i Nigâristân, Almanya, Heidelberg Üniversitesi Kütüphanesi (Cod. Heid. Orient 222), 
Harun Reşid ve Kölesi Arasında Geçen Hikâye, y. 21a. 

29 Ayaz, Târîh-i Nigâristân, s. 170. 
30 Vasiliy V. Barthold, Moğol İstilâsına Kadar Türkistan, çev. ve haz. Hakkı Dursun Yıldız (Ankara: Türk Tarih 
Kurumu Basımevi, 1990), s. 444. 



Nigarhane 

84 

Tarih-i Nigâristân’ın 21a sayfasındaki minyatüre göre Harun Reşid bir gece sarayda gezerken bir 
köleye rastlar ve ona yaklaşmak ister. Köle, Harun Reşid’i bir şiirle reddeder. Bunun üzerine Harun, 
saraydaki şairleri çağırır ve kölenin yazdığı kasideye karşılık bir şiir yazmalarını ister. Şairlerden Ebu 
Mas’ab ve Rakkaşi ödül alır, ancak Ebu Navas’ın şiiri, hükümdar ile köle arasındaki diyaloğun tüm 
detaylarını içerdiği için Ebu Navas Harun Reşid tarafından yalan söylemekle suçlanır.  

Hükümdar burada diğer tasvirlerde olduğu gibi taç kullanmamış, sadece bir sarıkla 
resmedilmiştir. Ancak etrafındaki şairlerin başında 16. yüzyıla özgü Tac-ı Haydari başlığı 
bulunmaktadır. Bu başlığa sahip olmayan ve diğerlerine nazaran daha büyük bir sarık takan hükümdar, 
bu şekilde diğer figürlerden ayrılmaktadır. 

Hükümdar bir halı üzerinde resmedilmiştir. Bir olay üzerine yapılan toplantıyı betimleyen 
sahnede, halı oturma bölümünün altına yekpare olarak serilmiştir. Cod. Heid. Orient 222 numaralı 
nüshada görüldüğü gibi bu resim 17. yüzyılda yapılmış olmasına rağmen 16. yüzyıl Safevî Dönemi 
resimlerinin ikonografisi olan Tac-ı Haydari kullanılarak resmedilmiştir. Bu nedenle, kendi döneminin 
resim anlayışını tam olarak yansıtmaz. Minyatürlerin daha özensiz çizilmesi ve dönemin özelliklerini 
tam taşımaması, bu nüshayı diğerlerinden ayıran başlıca özelliklerdir. 

Resim 11. Tarih-i Nigâristân, Almanya, Heidelberg Üniversitesi Kütüphanesi (Cod. Heid. Orient 222), 
Moğol Kavmi Arasında İlginç Bir Olay, y. 135a. 

Tarih-i Nigâristân’da 135a sayfasındaki minyatüre göre Ebu Müslim Mervezi zamanında 
Moğollar arasında ilginç bir olay meydana gelir. Debun Han öldüğünde, çocuklarının annesi Alân Kuva, 
Cüveyne b. Sulduz b. Mongoli Hace’nin soyundan gelen ve hanedanın şehzadesi olan Melek ve 
Kemende adında iki oğluyla birlikte kalır. Alân Kuva, bu kavmin liderliğini üstlenir ve rivayete göre 
otağının deliğinden giren bir nur sayesinde hamile kalır. Dokuz ay sonra nur topu gibi üç çocuk doğurur. 



Tarih-İ Nigâristân’In Resimli Nüshalarında Hükümdarlik Alametleri  
 

85 

Hikâyeye göre bu çocuklardan biri Cengiz Han’ın atasıdır. Minyatürde, cinler tarafından taşınan ve 
melekler tarafından korunan bu hükümdar çocuklardan biri tasvir edilmiştir. 

Bu resimde hükümdar üçgen dilimli üzeri taçla31 tahtı temsil eden yerde oturur. Burada kullanılan 
taç İlhanlı Devleti Dönemi’nden itibaren birçok tasvirde görülür (Resim 11). Türklerde üçgen dilimli 
taçlar, ve ‘Tac-ı Börki’ denilen yüksek taçlar, kutsal hükümdar anlayışıyla birlikte dünyasal gücü de 
simgelemiş bu çerçevede kullanılmıştır. Minyatürlerde ve bazı betimlemelerde Selçuklu sultanlarına 
rastlanmaktadır. Sultanlar, bu sahnelerde her dilimi yaprak formunda olan cepheden üç dilimli taçlar 
giymektedirler. Camiü’t- Tevârîh ’in hükümdar sahnelerinde Selçuklu Sultanları hep bu tip taçlarla 
görünmektedir31F

32. 

Çeşitli sembolik anlamlar taşıyan taç, en büyük hükümdarlık göstergesi olarak kabul 
edilmektedir. Hunlar Dönemi’nden Selçuklu Devleti Dönemine kadar metal taç formu devam etmiş, 
Safevî Devleti Dönemi’nde de bu form yer yer kendini göstermiştir33. 135a sayfasında yer alan 
hükümdar, tüm dikkatleri üzerine çekmiştir. Altın sarısı tacı ve mavi kaftanı, yüksek sosyal statüsünü 
ve otoritesini simgeler. Hükümdarın etrafındaki figürler, ona duyulan saygıyı ve bağlılığı göstermek 
amacıyla özenle konumlandırılmıştır. Cinler, melekler ve diğer figürler düzenli aralıklarla yerleştirilmiş, 
kompozisyona ritmik bir hareket kazandırmıştır. Hükümdarın ortada ve yüksekte konumlandırılması, 
resmin en belirgin vurgusu olup izleyicinin doğrudan dikkatini çeker. Etrafındaki figürlerin hükümdara 
doğru yönelmeleri ve ona bakmaları, vurguyu daha da güçlendirir. Hükümdarın merkezi figürü, 
diğerlerinden daha büyük ve belirgin çizilmiştir. Bu da onun egemenliğini vurgular. Oturduğu taht ve 
çevresindeki figürlerin hizmet eder pozisyonda olması, hükümdarın otoritesinin açık bir göstergesidir. 
Etrafındaki figürlerin hükümdara doğru yönelmesi, izleyicinin dikkatini doğrudan ona çeker ve resmin 
durağanlığını ortadan kaldırarak izleyiciyi resmin içinde gezinmeye teşvik eder. Hükümdar figürünün 
diğerlerinden büyük oranda çizilmiş olması, onun sosyal statüsünü ve önemini vurgulamak için bilinçli 
bir tercihtir. Ayrıca, figürlerin yerleşimi ve aralarındaki mesafeler, kompozisyonda dengeli bir oran ve 
orantı hissi yaratır. Hükümdarın mavi kaftanı, sarı tacı ve altın işlemeleri, kompozisyonda dikkat çekici 
renkler olarak öne çıkar ve onun sosyal statüsünü ve zenginliğini vurgular.  

SONUÇ 

Hükümdarın başlıkları, taçları, tahtları ve duruşları gibi semboller, sosyal hiyerarşiyi ve 
egemenliği ifade etmede kritik bir rol oynamıştır. 

Bu bağlamda, Safevî Devleti Dönemine ait resimli el yazmalarında hükümdarların en dikkat 
çekici figürler olarak öne çıktığı ve sosyal statülerinin bu şekilde belirginleştirildiği görülmüştür. 
Çalışma kapsamında, Kanada ’daki Aga Khan Müzesi’nde bulunan Akm 272 numaralı nüsha, 
Amerika’daki Walters Kütüphanesi’nde bulunan Walters Ms. W.598 ve Almanya’daki Heidelberg 
Üniversitesi Kütüphanesi ’nde bulunan Cod. Heid. Orient 222 numaralı nüsha incelenmiştir. Bu 
nüshalarda yer alan altı minyatür çalışmanın odak noktasını oluşturur.  

İncelenen minyatürlerde Safevî Devleti Dönemi’nde, kıyafetler sosyal statüyü belirlemede önemli 
bir rol oynamış, hükümdarların başlıkları ise en belirgin semboller olmuştur. Hükümdarların başlıkları, 
taçları ve sarıkları, onların yüksek sosyal statülerini ve egemenliklerini vurgulayan önemli unsurlar 

31 Üçgen dilimli taçlara Orta Asya’dan başlarayak M.Ö. 1.yy ’da rastlanılmaktadır.  
32 Zeynep Bato, “Asya’dan Esen Bir Rüzgâr: Câmiu’t-Tevârîh Minyatürlerindeki Hükümdarlar (TSMK H. 1653)”, 
Lale 5 (2022): 90–99, s. 96. 
33 Ebru Çatalkaya Gök, “Türk Kumaş Sanatında Görülen Taç Motifi”, Motif Akademi Halkbilimi Dergisi 17/46 
(2024): 916–931, s. 916. 



Nigarhane 

86 

olarak öne çıkmıştır. Bu nedenle, resimli el yazmalarında hükümdarlar en dikkat çekici figürler olarak 
öne çıkmış ve genellikle diğer figürlerden daha büyük ve belirgin şekilde resmedilmiştir. 

Sosyal hiyerarşi, hükümdarların taçları, tahtları ve duruşlarıyla belirgin bir şekilde ifade 
edilmiştir. Hükümdarın oturduğu tahtın yüksekliği ve ihtişamı, onun gücünü ve otoritesini sembolize 
ederken, çevresindeki figürlerin ona hizmet eder pozisyonda olması, hükümdara duyulan saygıyı ve 
bağlılığı göstermektedir. Ayrıca, hükümdarın başında taşıdığı taç ve giydiği zengin işlemeli kaftanlar, 
onun sosyal statüsünü ve zenginliğini vurgulamaktadır. 

İncelenen minyatürlerde, hükümdar kompozisyonun odak noktası haline gelmiş, etrafındaki 
figürlerin düzeni ve yerleşimi ise hükümdarın önemini ve üstünlüğünü pekiştirecek şekilde 
tasarlanmıştır. Safevî sanatında, hükümdar figürlerinin bu şekilde öne çıkarılması, dönemin siyasi ve 
sosyal yapısının bir yansıması şeklinde yorumlanabilir.  

Sonuç olarak, bu minyatürler, Safevîlerin hükümdarlarının otoritesinin kültürel ve politik önemini 
yansıtan güçlü görsel anlatımlardır. Sanat hamiliği geleneği ve sanat üretimindeki yenilikler, Safevîlerin 
sanat dünyasında bıraktığı derin etkiyi ortaya koymaktadır. Tarih-i Nigâristân’ın resimli el yazmaları, 
dönemin estetik anlayışını ve sanatçıların yaratıcılığını gözler önüne seren önemli eserlerdir. Bu eserler, 
hem hükümdarların gücünü ve otoritesini vurgulamakta hem de dönemin sosyal ve kültürel 
dinamiklerini yansıtmaktadır. 

Bu çalışma, Safevî dönemi Şiraz'da üretilen Tarih-i Nigâristân’ın resimli el yazmalarının 
Türkiye’de incelenmesine yönelik yapılan ilk araştırma olması nedeniyle, gelecekteki araştırmalara 
önemli bir temel oluşturacaktır. Özellikle hükümdarların sosyal hiyerarşideki yerini ve sembollerini 
anlamak için kullanılan minyatürlerin analiz edilmesi, sanat tarihi, kültürel çalışmalar ve Osmanlı-İran 
ilişkileri gibi çeşitli disiplinlerdeki çalışmalara katkıda bulunabilir. Ayrıca, benzer el yazmalarının ve 
minyatürlerin karşılaştırmalı analizleriyle, Safevî dönemi sanatının evrimi ve etkileri üzerine yeni 
çıkarımlar yapılmasına olanak tanıyacaktır. 



Tarih-İ Nigâristân’In Resimli Nüshalarında Hükümdarlik Alametleri  
 

87 

Etik Beyan 

Bu çalışma Prof. Dr. Emine Naza Dönmez danışmanlığında 26 Eylül 2024 tarihinde sunulan “16. 
yüzyıl Safevî kitap sanatı içindeki 'Tarih-i Nigaristan' ve nüshalarının resimli tarih geleneğindeki yeri 
ve tasarım çözümlemeleri” başlıklı doktora tezinden üretilmiştir. 

Yazar Katkıları 

Araştırma Tasarımı (CRediT 1) Yazar 1 (%100)  

Veri Toplama (CRediT 2) Yazar 1 (%100) 

Araştırma - Veri Analizi - Doğrulama (CRediT 3-4-6-11) Yazar 1 (%100) 

Makalenin Yazımı (CRediT 12-13) Yazar 1 (%100) 

Metnin Tashihi ve Geliştirilmesi (CRediT 14) Yazar 1 (%100) 

Çıkar Çatışması 

Bu çalışmada herhangi bir çıkar çatışması bulunmamaktadır. 



Nigarhane 

88 

REFERANSLAR 
Ayaz, Büşra. Târîh-i Nigâristân: 16. Yüzyıl Safevîsinde Kitap. Ankara: Sonçağ Akademi 

Yayınları, 2025. 
Barthold, Vasiliy V. Moğol İstilâsına Kadar Türkistan. Çeviren ve hazırlayan Hakkı Dursun 

Yıldız. Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1990. 
Bato, Zeynep. “Asya’dan Esen Bir Rüzgâr: Câmiu’t-Tevârîh Minyatürlerindeki Hükümdarlar 

(TSMK H. 1653)”. Lale 5 (2022): 90–99. 
Beksaç, Engin. “Safevîler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 35. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2008. 457–459. 
Çatalkaya Gök, Ebru. “Türk Kumaş Sanatında Görülen Taç Motifi”. Motif Akademi Halkbilimi 

Dergisi 17/46 (2024): 916–931. 
Çetin, Öykü. Minyatür Sanatının Türk Grafik Tasarımı Çerçevesinde Kitap İllüstrasyonu 

Olarak Değerlendirilmesi. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Anadolu Üniversitesi, 2018. 
Gaffârî Kazvînî, Kadı Ahmed. Târîh-i Cihân-ârâ. Neşreden Hasan Neraki. Tahran, 1332. 
Gaffârî Kazvînî, Kadı Ahmed. Târîh-i Nigâristân. Neşreden Murtazâ Müderris-i Gîlânî. Tahran, 

1340/1961. 
Genç, Reşat. Karahanlı Devlet Teşkilâtı. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 1981. 
Gibson, Clare. Semboller Nasıl Okunur? Resimli Sembol Okuma Rehberi. İstanbul: Yem 

Yayınları, 2009. 
Gündüz, Buket. Kadı Ahmed Gaffârî: Osmanlılar, Karakoyunlular, Akkoyunlular, Safevîler – 

Târîh-i Cihân-Ârâ (Tercüme ve Notlar). İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayınları, 2023. 
Karaketir, Eray. “Elamtu: Elam Adı ve Elam Toprakları Çerçevesinde Modern Güneybatı 

İran’ın Coğrafi Kimliği”. Trakya Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi 13/25 (2023): 157–190. 
Naskali, Esko. “Sâsânîler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 36. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2009. 174–176. 
Özliyen, İrem Büşra. Gülistan Sarayı Müzesi Kütüphanesi (MS. 716) Baysungur Şâhnâmesi 

Minyatürlerinin Resim–Metin İlişkisi. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Marmara Üniversitesi, 
2019. 

Palenzona-Djalili, Elika. Die Illustrationen der Anekdotenhistorie Tārīḫ-i Nigāristān des Qāḍī 
Aḥmad ibn Muḥammad Ġaffārī in der Aga Khan Sammlung in Genf (AKM 272) [The Illustrations of the 
Anecdotal History Tārīḫ-i Nigāristān by Qāḍī Aḥmad ibn Muḥammad Ġaffārī]. Doktora Tezi. 
Universität Zürich, 2011. 

Peçe, Zaliha. “Süleymannâme (TSMK, H. 1517) vr. 503a’da Yer Alan Elçi Kabul Sahnesinde 
Kozmik Merkez Üzerinden Yol Alan İktidar Dili”. FSM İlmi Araştırmalar İnsan ve Toplum Bilimleri 
Dergisi 17 (2021): 73–110. 

Razi Olyaei, Bahman. 17 ve 18. Yüzyıl İran Resim Sanatında Batı Etkileri. Doktora Tezi. Mimar 
Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, 2016. 

Rostami, Samira – Jamshid Mazaheri – Ata Mohammad Radmanesh. “Introducing and 
Investigating the Unknown and Unique Edition of Negarestan History Written by Ahmad Ghaffari”. 
Classical Persian Literature 5/1 (2014): 91–109. 

Sâm Mirza. Teẕkire-i Tuḥfe-i Sâmî. Neşreden Rükneddin Hümâyun Ferruh. Tahran, 2005. 
Seccâdî, Sadık. “Gaffârî, Ahmed b. Muhammed-i Gaffârî-i Kazvînî (ö. 975/1567)”. Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 13. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1996. 
Titley, Norah M. Persian Miniature Painting: Its Influence on the Art of Turkey and India: The 

British Library Collections. Austin: University of Texas Press, 1983. 
Uluç, Lale. Türkmen Valiler, Şirazlı Ustalar, Osmanlı Okurlar: XVI. Yüzyıl Şiraz Elyazmaları. 

İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2006. 



Tarih-İ Nigâristân’In Resimli Nüshalarında Hükümdarlik Alametleri  
 

89 

EXTENDED ABSTRACT 
Introduction 
Tarīkh-i Nigāristān, authored by Aḥmad b. Muḥammad-i Ghaffārī-yi Qazvīnī in the 16th century, is a rich and 
multifaceted work that brings together the biographies of significant figures in Islamic history, moral advice, 
anecdotes, and information from various fields such as astronomy. Covering a historical span of nearly ten 
centuries beginning with the 1st century AH, the work especially draws attention through its narratives of the 
Twelve Imams—central to the Shiʿi tradition—and its reflections of Safavid cultural values. As a product of the 
literary and visual culture of its time, Tarīkh-i Nigāristān serves not only as a historical source but also as an 
important medium for miniature painting. This study focuses on three illustrated manuscripts of the work—Aga 
Khan Museum AKM272, Walters Art Museum W.598, and Heidelberg University Cod. Heid. Orient 222—aiming 
to examine the visual signs of sovereignty in the miniatures from the perspective of iconographic analysis, 
particularly in relation to the Safavid-era Shiraz school of manuscript production. 
Method 
A qualitative research methodology was adopted for this study. Six miniatures from three selected manuscripts 
were chosen as the primary material for analysis. The depictions of rulers in these miniatures were examined 
through iconographic and comparative methods, with specific attention given to elements such as crowns, 
headgear, thrones, seated posture, and weapon placement. Each illustrated scene—ranging from courtly assemblies 
and battle scenes to depictions of daily life—was evaluated in its historical context. A text-image relationship was 
established in order to identify the figures represented and to determine the narratives associated with each 
illustration. Furthermore, the manuscript production environment and atelier practices in Shiraz during the 16th 
and 17th centuries constitute a foundational framework for this research. 
Findings 
In the miniatures examined, the signs of sovereignty are visualized within a clearly defined hierarchical order. 
Crown types, headgear styles, and throne arrangements emerge as prominent markers of royal status. Iconic 
elements such as the curved "tāj-i qiyāmat" crown, floral-patterned turbans, and elevated thrones are symbols of 
absolute authority in Safavid visual culture. The postures of the figures, the weapons they hold (swords, bows), 
and their spatial relations to other figures encode the sociopolitical hierarchy through visual cues. In addition to 
these, decorative motifs and background arrangements in the illustrations reflect the artistic conventions of the 
period and offer insight into the aesthetic language of the time. 
Discussion 
The portrayals of rulers in these miniatures are not merely personal portraits, but also serve as visual carriers of 
ideological, political, and sectarian messages. During the Safavid era, the visual representation of Shiʿism was 
particularly emphasized through depictions of the Twelve Imams, while ruler figures were instrumentalized as 
symbols of divine legitimacy. In this context, crowns and headgear function not only as aesthetic choices but also 
as visual expressions of political authority and sectarian identity. The illustrated manuscripts produced in Shiraz 
ateliers are infused with both technical refinement and symbolic depth, aligning with Safavid modes of 
legitimization. Moreover, the relationship between text and image does more than illustrate the narrative—it 
constitutes a visual rhetoric that guides the viewer’s interpretation. The compositional structures highlighting 
narrative climaxes reinforce the didactic and pedagogical purpose of the manuscript. 
Conclusion 
The miniatures in the analyzed copies of Tarīkh-i Nigāristān present a multilayered narrative reflecting the 
political culture, sectarian identity, and artistic production ethos of the Safavid period. The use of royal insignia 
within the compositions not only signifies figural representation but also embodies the conception of political 
authority during the era. Shiraz's manuscript production centers functioned as both sites of technical artistry and 
visual-political expression. In this regard, the manuscript is not merely a historical or literary text but also a visual 
document revealing the operational dynamics of political imagery under Safavid rule. This study, by focusing on 
the text-image relationship, provides new insights into the aesthetic, ideological, and symbolic dimensions of the 
period, and contributes to broader scholarly discourse on Persianate visual culture. 


	Safevî Dönemi Minyatür Sanatının Gelişim Ortamı
	Tarih-i Nigâristân’ın Tasvirlerinde Hükümdarlık Alametleri
	SONUÇ
	Yazar Katkıları
	Çıkar Çatışması

	REFERANSLAR



